
上智学院
ダイバーシティ推進室

ソフィアの
ダイバーシティ
先哲に学ぶ多様性との向き合い方

上智学院
ロールモデル集Ⅹ



イエズス会教育の精神は 
先哲の多様な対応から学ぶ

ロールモデル集第10集ができました。実は23年前に日本に派遣される
際に既に多くの素晴らしいイエズス会員について聞いていました。来日後
多くの尊敬する先輩と出会うこともできました。このロールモデル集を通
して、改めて上智学院の教育研究や社会貢献のモデルになる先輩たちに
ついて彼らの親しい方々から話を聞くことができて大変光栄です。

その中の一人ペドロ・アルペ神父は、入会当初から私の召命にインスピレーションを与えてくださっ
た方です。アルペ神父は現代イエズス会の改進と刷新を進め、信仰と正義の結びつきを教会全体
に広めた改革者です。1973年にアルペ神父がスペインでイエズス会学校の卒業生のために行った演
説において言及した「他者のための人＝Men For Others」を適応して上智大学の教育精神「他者
のために、他者とともに」ができています。当時の卒業生に対してアルペ神父は以下のように問い
かけました。「私たちイエズス会員は、正義のために、あなたたちを教育しましたか？あなたたちも
私も、あなたたちの多くのイエズス会員である先生がその質問に、どう答えるであろうかということ
を知っています。彼らは、真の誠実さと謙遜さをもって答えるでしょう。いいえ、私たちはその教育
をしていません…。（省略）。これは、私たちにはまだしなければならないことがあるという意味です」。
先哲から学ぶことによって私たちも改めることができるし、勇気をいただくこともあるでしょう。

上智学院にかかわりがあるイエズス会の諸先輩が日本社会と世界において教育研究、霊性・司
牧や社会正義において与えた大きな貢献に感謝し、私たちはその模範に励まされることでしょう。
後にピタウ神父やニコラス神父、アンソレーナ神父、ディーターズ神父と生活を分かち合い、土橋
神父、ロゲンドルフ神父、ラサール神父、ボーステン神父、リーチ神父、ロビンソン神父を含む立
派な先輩の人生から多くを学ぶことができることを、一人の後輩として誇りに思います。ロールモデ
ル集編集に関わった皆さんに感謝して、この一冊を皆様にお届けいたします。

	 上智学院　総務担当理事
	 ダイバーシティ推進委員会委員長

サリ・アガスティン S. J.



目　次

P.1..... . . . . . . . . .Hugo Lassalle, S. J.
Jerry Cusumano

P.4..... . . . . . . . . .フーゴ愛宮ラサール 先生
ジェリー・クスマノ

P.7..... . . . . . . . . .ペドロ・アルペ 先生
李　聖一

P.10..... . . . . . . .土橋 八千太 先生
山岡　三治

P.13..... . . . . . . .ヨゼフ・ピタウ 先生
枝川　葉子

P.16..... . . . . . . .ポール・リーチ 先生
石澤　良昭

P.19..... . . . . . . .ヨゼフ・ロゲンドルフ 先生
山本　浩

P.22..... . . . . . . .Dr. Ludwig Boesten, S.J.
Robert Deiters

P.25..... . . . . . . .ルードウィヒ・ボーステン 先生
ロバート・ディーターズ

P.28..... . . . . . . .アドルフォ・ニコラス 先生
住田　省悟

P.31..... . . . . . . .ホルヘ・アンソレーナ 先生
梶山　義夫

P.34..... . . . . . . .Dr. Charles A Robinson S. J.
David Wessels

P.37..... . . . . . . .チャールズ A.ロビンソン 先生
デヴィッド・ウェッセルズ

P.40..... . . . . . . .ロバート・ディーターズ 先生
聞き手・近藤　優子

P.43..... . . . . . . .表紙説明



1

Hugo Lassal le (HL) was born 11 

November 1898 in Externbrock, West 

Germany, became a Japanese citizen in 1948 

(Enomiya Makibi), and died  7 July 1990 in 

Munster, Germany.   One can only but be 

amazed at what this man did in those 91 

years of life.  He was wounded in World 

War I and suffered from a resulting illness. 

He recovered enough to enter the Society of 

Jesus after reading a biography of St. Igna-

tius of Loyola who also had been wounded 

in war and was transformed by his reading 

during recuperation.  HL was subsequently 

sent to Japan arriving on 3 October 1929 

at the age of 31. Only two years after arriv-

ing he founded a social welfare institution 

to aid poor people known as the Jochi 

Settlement.  HL and two Sophia University 

students moved in to live with those being 

helped. In the following years until 1945 

besides working at the Settlement he taught 

at Sophia University and worked in parishes 

in the Hiroshima-Shimane district.  On 6 

August of that year his life was to change 

radically. 

He and three other Jesuits were in their 

Hugo Lassalle, S.J. 
（愛宮眞備 Enomiya Makibi,愛雲 Ai Un）

Jerry Cusumano, S.J.
Emeritus Professor of Sophia University

Ⓒ

 

Hugo Lassalle, S.J.
1898  born in Externbrock / 

Westfalia (West Germany)

1919  entered the Society of 
Jesus

1921-28  studied philosophy and 
theology in England and the 
Netherland

1927  ordinated as Catholic 
priest

1929  October 3, arrived in Japan 
(age:31)

1929-1938  professor of Sophia 
University (Jochi Daigaku)
(German, Sociology)

1931  founded the social welfare 
institution “Jochi settlement” 
in Arakawa-ku, Tokyo

1939-69  lived in Hiroshima

1945  August 6, victim of the 
bomb in Hiroshima   

1948  acquired Japanese 
citizenship (name: Enomiya 
Makibi)

1948-73  professor of Elisabeth 
University of Music at 
Hiroshima

1954  inaugurated the World 
peace Memorial Cathedral            
(=sekai heiwa kinen seido) at 
Hiroshima, founded by him

1968  appointed Honorary 
Citizen of Hiroshima

1968  from that time on till his 
death lecture and practical 
guidance in Zen meditation all 
over in Europe, especially in 
Germany; every year around 
30 Zen retreats

1973  received an Honorary 
Doctorate in theology from 
the University of Mainz, West 
Germany 

1977  inaugurated the Catholic 
Zen-retreat house in Dietfurt, 
West Germany

1990  July 7, died, Minster, West 
Germany; age 91 years



2

as a painful experience, but he thinks this 

would be a helpful form of meditation for 

Christians. After Harada died in 1961 HL 

completed his training under the direction 

of Yamada Koun Roshi in 1978 when he was 

given the name Ai Un.  Koun Roshi also paid 

him an extraordinary compliment: “In Zen he 

was my student, in life my master.”

HL had begun Zen in order to under-

stand Japan better and be a more effective 

missionary, but in the process he himself is 

transformed. In his own diary he would write 

that he was destined to walk this maze with 

no assurance of seeing the light but he had 

to go on. “I must approach nothingness, 

you cannot go halfway.” In1966 he writes 

a book, the first of 30 he would produce, 

Zen-Way to Enlightenment, in which he 

describes his own experiences. The book 

is translated into many languages and is 

received very favorably. The next year 1967 

HL is invited by a German psychotherapist to 

lecture at the Elmau Conference.  The title 

is: “The path of Enlightenment in Zen Bud-

dhism and Christian Mysticism.” It is received 

with enthusiasm and opens the path to Zen 

“I did it because we had to do something 

to preserve peace. That is why we should 

build a church to pray for peace.” There is no 

money in Japan, but he goes ahead anyway. 

And then by chance thanks to an article of 

his which appears in a foreign journal the 

contributions pour in from abroad, and the 

dream is realized. The church is inaugurated 

as the World Peace Memorial Cathedral in 

Hiroshima on 6 August 1954, the ninth anni-

versary of the bombing. In 1968 he is made 

honorary citizen of Hiroshima and after 

cremation in Germany his ashes are put into 

a crypt of the World Peace Memorial Cathe-

dral. 

However, in many ways HL’s lifework 

begins after this great accomplishment. As 

a missionary he was looking for the heart 

of Japan, and what he found was that Zen 

had a profound influence on the culture, 

aesthetics, and even the sports of Japan. He 

is told by a friend in Hiroshima that if you 

want to know what Zen is, you must go to a 

temple and practice. He starts by attending 

his first sesshin in 1956 with Harada Sogaku 

in Obama at Hosshinji. He remembers it 

house just 8 blocks away from the epicenter 

when the atomic bomb was dropped on 

Hiroshima.  His own description of the event 

was very brief: “The noise of the bomb I did 

not hear, only that the ceiling and everything 

else that could fall down, like the windows 

for example, was falling all over me and then 

I thought this is the end.”  Miraculously, 

all four had only minor injuries.  Despite 

surviving the initial blast, they were told 

by Army doctors they would soon develop 

radiation poisoning and their bodies would 

begin to deteriorate. To the amazement of 

the doctors, they suffered no ill-effects and 

all lived out the rest of their days, never 

developing any long term complications. 

Dr. Stephen Rinehart of the Department of 

Defense studied their miraculous survival 

and concluded that “What happened to 

those Jesuits at Hiroshima  defies all human 

logic from the laws of physics as understood 

today.”  HL reflected:” Since my life has been 

returned to me I want to do all I can for 

others.”

He began to put his resolve into action 

immediately. He decides to build a church. 

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



3

＊	Roshi	 : Formal Zen Master.

	 Sesshin	: Dedicated to zazen.

he found no conflict and concluded: “but 

now it is just one.”  He reasons that Bud-

dhists in their practice of Zen are seeking 

what Christians would call an experience 

of God. And so he desires that Christians 

in Japan and elsewhere should feel free to 

follow the path of Zen.  He sets an example 

of one who has fully entered the mystical 

tradition of another religion.  Christians feel 

at ease doing Zen because of his lead. And 

in this way he becomes a pioneer of inter-re-

ligious dialog. He sees that the beauty of Zen 

is its method of reducing all to the essential. 

And this method coincides with the great 

Spanish mystics of the 16th century that fas-

cinated him, Teresa of Avila and John of the 

Cross. Through Zen he begins to experience 

what they did and he wants to spread this to 

the whole Church. He was successful.

I did the first seven years of my train-

ing with HL and so am honored to be able to 

write this essay about him.  GASSHO.

in Germany. While in Germany in the space 

of three months his courses draw over 980 

people.

He pushes forward in Japan, build-

ing in 1969 a Zen Center in Tokyo named 

Shinmeikutsu “Cave of Divine Darkness.”  

People begin to come there from Europe 

and America to practice Zen under his direc-

tion. He divides his time between Japan and 

Germany for the rest of his life. It is recorded 

that he gave in Germany 30 courses a year 

with participants numbering over 4000.

What did HL discover in Zen? In his 

first stage he seemed to see Zen as what is 

called today “mindfulness.” Here are instruc-

tions he gave to the German participants: 

“The focus of the meditation Is totally on the 

mind.  Distractions of the mind are switched 

off and peace and balance are restored.” But 

as time passed and his practice matured he 

experienced an integration between Zen and 

Christianity.  His stance when he began was 

that Zen was Zen and Christianity was Chris-

tianity and that he would follow the Master 

blindly unless there was a conflict. However, 



4

フーゴ・ラサール（以下、「HL」とします）
は、1898年11月11日、帝政ドイツ西部
のエクステンブロックに生を受け、1948
年に日本に帰化し（日本名：愛宮眞備）、
1990年7月7日にドイツのミュンスターで
帰天しました。91年にわたる人生で彼が
なし得たことには驚くべきものがあります。
第一次世界大戦で負傷した彼は、自分と同
様に戦場で傷ついたロヨラの聖イグナチオ
の伝記を療養中に読んだことが自己変革へ
とつながり、イエズス会に入会できるまで
に回復します。その後、1929年10月3日
に31歳で日本へと派遣されたHLは、到着
から僅か2年後、上智セツルメントとして
知られる社会福祉施設を設立し、支援を受

フーゴ・ラサール ―Hugo Lassalle, S.J. 
（愛宮眞備Enomiya Makibi,愛雲Ai Un）

ジェリー・クスマノ, S.J.
上智大学名誉教授

Ⓒ

 
フーゴ愛宮 

ラサール 先生

1898年　西ドイツ、ウエスト
ファーレン州に生まれる

1919年　イエズス会に入会

1921-28年　オランダ、イギ
リスで哲学・神学の研究

1927年　司祭叙階

1929年　来日（31歳）

1929-38年　上智大学で教鞭
をとる　（ドイツ語・社会学）

1931年　東京都荒川区に社会
福祉法人上智セツルメント
設立

1939-69年　広島市在住

1945年　8月6日広島にて被爆

1948年　日本国籍取得	
（日本名：愛宮真備）

1948－73年　広島エリザベト
大学教授

1954年　広島市幟町に世界平
和記念聖堂を建立

1960年　広島市郊外に禅道場
「神冥窟」設立

1968年　広島名誉市民となる

1968年　ドイツ、全ヨーロッ
パで禅修行の指導・講演に
従事

　	以後晩年まで日本、ヨーロッ
パを中心に年に約30回、接
心を指導

1973年　ドイツのマインツ国
立大学より、神学名誉博士号

1977年　ドイツ、ディートフ
ルトにカトリックの禅道場
を創設

1990年　ドイツ、ミュンスター
にて帰天（享年91歳）

Ⓒ

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



5

に住む友人から、「禅とは何かを知りたけれ
ば、お寺に行って修行せねばならない」と言
われると、1956年に福井県小浜市にある発
心寺で原田祖岳老師とともに初めての接心に
出席することから始めます。彼にとっては辛
い経験となりましたが、こうしたかたちの瞑
想はキリスト教徒にも役立つだろうと考えま
す。原田老師が1961年に亡くなった後、HL
は1978年に山田耕雲老師の指導の下で修業
を終え、「愛雲」との名を授かりました。「禅
において彼は私の教え子であり、人生におい
ては私の師匠でした」との大いなる賛辞を耕
雲老師は呈しています。
日本への理解を深め、より有能な宣教師に

なるとの目的を持って禅を始めたHLでした
が、その過程で彼自身に大きな変化がありま
した。日記には、光が見えるとの保証がなく
ても、この迷路を歩き続けねばならないのが
私の運命だ、と記されていました。（「私は無
に近づかなければならないし、中途半端では
済まされない。」） 1966年には以後出版され
る著書30冊の第一作目となった『禅 - 悟り
への道』を書き上げ、自らの経験を語りまし
た。この本は多くの言語に翻訳され、非常に
好評でした。翌1967年、ドイツの心理療法

を返していただいたのだから、他者のた
めにできる限りのことをしたい」と彼は
願うようになります。 
そうした決意を直ちに教会建設という

行動へと移した彼は、「私がそうしたのは、
平和を維持するために何かをせねばなら
なかったからです。平和を祈念するため
に教会を建てるべきなのです」と述べま
した。まだ経済的余裕に乏しかった日本
で準備を進めていたHLでしたが、外国
の雑誌に掲載された彼の記事をきっかけ
に国外から寄付が舞い込み、夢が実現し
ます。原爆投下9周年にあたる1954年8
月6日、広島に世界平和記念聖堂が献堂
されました。1968年に広島の名誉市民
として顕彰されたHLは、（ドイツで火
葬された後に）その遺灰が世界平和記念
聖堂の地下室に納められることとなった
のです。
とはいえ、彼のライフワークが様々な

かたちで始まるのは、こうした偉業を成
し遂げてからでした。宣教師として日本
の心なるものを模索していた彼は、日本
の文化、美術そしてスポーツにさえ深
い影響を与えた禅と出会います。広島

ける貧しい人々と生活を共にすべく、上
智大生2名と一緒に移り住みました。以後
1945年までは、同セツルメントで働くほか、
上智大学で教鞭をとり、広島・島根地区の
小教区で働きました。同年8月6日、彼の
人生は根本的に変わることとなったのです。 
広島に原爆が投下された時、HLとイエ
ズス会員3名は、爆心地からほんの8区画
先にあった家にいました。その出来事を語
る彼自身の言葉は、「爆弾の音は聞こえま
せんでしたが、天井や、たとえば窓とか、
落ちてきそうなものすべてが降りかかって
きたので、これでもうおしまいだと思いま
した」というごく簡潔なものでした。奇跡
的にも4人全員が軽傷のみで生き延びたと
はいえ、すぐに放射線中毒を発症し、身体
が蝕まれ始めるだろう、と陸軍の医師らに
は言われてしまいます。実際には長期的な
合併症にも苦しまず、全員が天寿を全うし
たことは、医師らを驚かせたでしょう。彼
らの奇跡的な生存を研究した国防総省のス
ティーブン・ラインハート博士も、「広島
のイエズス会員らに起きたことは、今日理
解されている物理法則に基づくあらゆる人
間の論理に反する」と結論付けました。「命



6

の国であれ、キリスト教徒も禅の道を自由
に歩むべきだ、と望みました。異なる宗教
の神秘的な教えへと没入した者の模範を自
ら示すことで、キリスト教徒も先例に倣っ
て安心して禅を学べるようになり、彼は宗
教間の違いを超えた対話の先駆者となった
のです。彼の目に映った禅の美しさとは、
あらゆる物事を本質的要素へと還元してい
くそのメソッドにありました。そして、こ
のメソッドには、彼を魅了してやまなかっ
た16世紀スペインの偉大なる神秘主義者、
アビラの聖テレジアや十字架の聖ヨハネと
も重なる部分があります。禅を通じて彼ら
と同じ体験をし、これを教会全体へと広め
たいと願った彼は、見事に成功を収めたの
です。
私自身が7年間にわたる初期の訓練を

HLとともに行ったこともあり、こうして
彼に関する文章を執筆できるのを光栄に思
います。合掌。

※老師：�禅宗で正規の法を嗣いだ人

接心: ひたすら坐禅に専念すること

下で禅を修行する人々がヨーロッパやアメ
リカから訪れ始めます。その後の人生を日
本とドイツを往復して過ごした彼は、年間
30回もの講座をドイツでこなし、参加者
数は4,000人を超えた、との記録が残され
ています。
HLは禅に何を見出したのでしょうか？

初期段階においては、「マインドフルネス」
と現在呼ばれるものと同様に見なしていた
ようです。ドイツの参加者らに与えた指示
は、「瞑想においてはすべてを心に集中し
ます。心を乱すもののスイッチが切られ、
平和と調和が取り戻されます」というもの
でした。しかし、時を経て自らも修行を重
ねるにつれて経験したのは、禅とキリスト
教の一体化でした。当初の姿勢は、「禅は
禅、キリスト教はキリスト教であり、何ら
かの対立がない限り、疑いの余地なく師匠
の教えに従うであろう」というものでした
が、いかなる対立も見当たらなかった時点
で彼が出した結論とは、「しかし今となっ
ては、それはただ一つでしかない」でした。
禅の修行に励む仏教徒が探し求めているの
は、キリスト教徒が「神の経験」と呼ぶも
のである、と論じたHLは、日本であれど

士より招待されたエルマウ会議では、「禅
仏教とキリスト教神秘主義における悟りの
道」とのテーマで行った講演が熱烈に受け
入れられ、ドイツ国内における禅への道を
開くこととなります。
日本国内でもHLは歩みを緩めることな
く、ドイツに滞在した3ヵ月の間に彼のコー
スには980人以上が参加しました。1969
年には東京・奥多摩に「秋川神冥窟」と名
付けられた座禅堂を建てました。彼の指導

Ⓒ
Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



7

「あの人は、聖人じゃわ。」アルペ神父を
語る時、母はいつもそう言ってました。広
島に原爆が投下された日の夕方、アルペ神
父は長束の修練院聖堂を急遽救護室に仕立
て、近隣の被害者の手当にあたりました。
偶然、ホウ酸が手に入り、それで傷口を洗
うと効果がありました。多くの傷病者が運
び込まれ、時には、みずから出かけて、手
当をしました。小さな救護所でしたが、手
当を受けた人で亡くなった人は一人もいな
いと言われています。まだ9歳だった私の
母はその光景をそっと見ていました。
アルペ神父を語る時、被爆後の広島での

活動を抜きに語ることはできません。日本
管区の管区長となり、日本における宣教の

「神に仕えた人」アルペ神父
李　聖一S.J.

上智学院中等教育担当理事
上智学院カトリック・イエズス会センター長

救護所となった長束修道院聖堂

Ⓒ

 
ペドロ・アルペ 先生

1907年　スペイン・バスク地
方ビルバオに生まれる

1927年　スペイン・ロヨラで
イエズス会に入会

1936年　ベルギーで司祭叙階

1938年　日本へ出発、広島で
日本語を学び、東京の下町で
貧しい人たちのために働く

1940年　山口において宣教活動

1942年　イエズス会修練院（広
島）院長および修練長

1945年　広島において原爆体
験、被爆者の救護活動をする

1954年　イエズス会日本準管
区の準管区長に任命される

1958年　日本準管区が独立管
区となり、初代管区長となる

1965年　第28代イエズス会総
長に選出される

1974年12月～75年3月　 
イエズス会第32総会

1981年　 
フィリピンからの帰途、ロー
マ空港にて脳血栓で倒れる

1983年　イエズス会総会長辞
職・新総長コルベンバッハ師

1991年　ローマにて帰天（享
年83歳）



8

仕事を引き継ぐはずですが、ヨハネ・パウ
ロ2世が介入してきました。自らが指名し
た教皇代理を派遣したのです。前代未聞の
事態にイエズス会員は動揺しました。しか
し、教皇に対する従順をアイデンティティ
とする会員はそれを受け入れ、すでに80

それだけではありません。数々のセミ
ナーでの彼の話は、霊操についての深い理
解とともに、イエズス会のミッションのあ
り方を根本的に変えるものでした。イエズ
ス会学校のモットー、“Men and women 
for others, with others” は、ヨーロッパ
のイエズス会学校卒業生の大会で語ったこ
とに始まります。“others” とは社会の周
辺に置かれた人々、貧しさのうちに生きる
人々、不正な政治権力のもとで苦しむ人々、
紛争ゆえに難民となった人々などを指しま
す。そうした人々のために生きることを選
択するよう導くのがイエズス会教育でなけ
ればならないと説いたのです。そして、キ
リスト教信仰を広めることと、正義を促進
することとは不可分であると強調しました。
そのミッションは、今日のイエズス会も踏
襲しています。
1981年8月7日、フィリピンの視察を終

え、ローマに戻る飛行機内で突然体調を崩
し、空港到着後すぐに病院に搬送されま
した。脳血栓でした。それから10年余り、
病床に伏す身となり、総長職続行が不可能
になりました。通常なら、総長代理がその

必要性を訴えるため、世界中を駆け回った
ときも、自分の体験を語りました。その語
りかけに応えて、宣教を志す若いイエズス
会員がたくさん現れました。次第に、アル
ペ神父の名前は世界で知られるようになり、
イエズス会第28代総長に選ばれました。
1965年から18年にわたって総長職を
まっとうしたアルペ神父に課された使命は
重いものでした。カトリック教会自身が、
現代的な刷新を図ろうとする画期的な出来
事の最中で、修道会にも創立者のカリスマ
に立ち戻り、現代に適応するという課題が
突きつけられたのです。
アルペ神父はビルバオ生まれで、創立者
の聖イグナチオもロヨラ出身ですが、同じ
バスクの人です。バスク人特有の鷲鼻のせ
いか、二人はよく似ていると言われます。
そのためか、創立者の霊性を誰よりも知る
アルペ神父の働きのおかげで、イエズス会
は刷新の道を歩んで行きました。3万6千
人の会員が2万5千人に減少するという代
価を払うものではありましたが、信仰への
奉仕と正義の促進という現代的なミッショ
ンに向けて、イエズス会は再生したのです。

ジェズ教会内にあるアルペ神父廟

修練長時代のアルペ神父

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



9

アルペ神父を見たことも、直接話したこと
もありません。ただ、母から話を聞き、先
輩会員が語る思い出話に耳を傾け、彼の書
簡や講演録を読み、イエズス会員として生
き続けることを選んだだけです。それでも、
あるいはそれゆえに、私は、アルペ神父は
聖人だったと思うのです。
2018年7月11日、ソーサイエズス会総

長は、ビルバオで開催中の全イエズス会大
学国際大会のミサで、アルペ神父の列聖調
査が正式に開始されたことを告げました。
聖人（sanctus）の前
段階の福者（beatus）
調査が始まったので
す。この調査が開始
されると、「尊者」
（venerabile）と呼ば
れ、タイトルが与えら
れます。“Servant of 
God”（神に仕えた人）、
これがアルペ神父に与
えられたタイトルです。

歳を越えていたデッツァ神父が教皇代理と
して、またその補佐として日本管区長で
あったピタウ神父が派遣され、アルペ総長
の後任を選ぶ総会の準備にあたることにな
りました。
1983年、総会が招集されてすぐ、総長
辞任が承認され、アルペ神父は、あらゆる
世代の会員に向けてメッセージを残しまし
た。“Nunc dimittis”（今はもう去らせて
ください）という、老シメオンが幼きイエ
スを見た時に言った言葉を引用して、会員
を慰め、鼓舞する内容でした。1991年2
月5日、静かにその生涯を閉じました。日
本26殉教者聖人の記念日と同じ日でした。
アルペ神父の墓はジェズ教会にあります。
歴代総長はこの教会の地下に眠りますが、
初代総長の聖イグナチオの墓は左脇祭壇に
設けられ、21代総長ローターン神父と28
代総長アルペ神父の墓は右脇祭壇に向かい
合って設けられています。困難な時代にイ
エズス会を創立し、再生し、再創立した3
人の総長と言ってよいでしょう。
「聖人」とは、その生涯を通して信仰を
証し、愛に生き抜いた人を言います。私は、

Ⓒ
アルペ国際学生寮　2019年開設



10

少年のとき宣教師に出会い、 
世界に飛び立つ

土橋八千太先生は1866年長野県諏訪市

で生まれました。家は酒造業の豪商でした

が、国学者平田篤胤の系列の弟子でもあ

り、漢籍に幼少のころから親しんでいまし

た。15歳になると、フランソワ・ラング

ル神父の説教に感動し、聖書を読み、洗礼

を受け、東京に旅立ちます。反対する家族

には、「ヤソになれば好きなだけ勉強がで

きると神父から言われた。私は勉強したい

のです」と説得しました。そして築地にあっ

たラテン学校でラテン語を学び、19歳に

なるとそこも飛び出して上海に渡りました。

1888年上海でイエズス会に入会し、10年

間イエズス会若瑟（ヨセフ）学院で哲学、

数学、物理を学びました。日清戦争になる

と上海を離れて、1年間マニラ気象台で気

象学、数学を学び、英領ジャージー島で2

年間の神学、パリでは数学者ポアン・カレ

カトリック司祭で漢学者・天文学者の
98年の生涯

山岡三治S.J.
上智大学名誉教授

イエズス会日本管区長補佐

Ⓒ

 
土橋 八千太 先生

1866年（慶応2年） 
長野県諏訪市に生る 

1881年（明治14年）　受洗 

1888年（明治21年）	
イエズス会に入会 

1900年（明治33年）　パリ・ソ
ルボンヌ大学に留学―数
学および天文学を専攻、理
学博士の学位を受く

1901年（明治34年）　司祭叙階

1903年（明治36年）　中国震旦
大学に教鞭をとる傍ら上海
天文台副長 

1911年（明治44年）　帰国、同
年9月から上智大学創立に携
わる 

1929年（昭和4年）　フランス　
リヨン・グレゴリアーナ大学
より哲学博士の学位を受く 

1940年（昭和15年）より
1946年（昭和21年）まで	
上智大学第三代学長 

1964年（昭和39年）　	
勲三等瑞宝章を受く 

1964年（昭和39年） 
上智大学名誉教援の称号を
受く 

1965年（昭和40年） 
聖母病院にて永眠 

労苦する人、重荷を負う人は、
すべて私のもとに来るがよい、
私はあなたたちを休ませよう	
� （マタイ　11・28）

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



11

『康煕字典』（1716年、全42巻）の50か所

以上の誤りを『斯文』（1941年）に発表し

たことなどにもよるでしょう。

土橋先生を知った井上博士は当時『大漢

和事典』を編纂中の諸橋轍次博士に紹介し、

土橋先生は3年余りで13巻すべてのチェッ

クを終えました。諸橋博士はその大辞典の

序で土橋先生にこう感謝しています。「翁

は時既に八十を超えた高齢であるに拘らず、

これ亦進んで整理に協力する事を申し出て

くれた。爾来三四年、翁の好意によって補

正を得た事も少なくないのである。」

科学者

漢学者土橋先生は、海外では天文学者と

して活躍していました。当時アジアでトッ

プレベルだった上海天文台からの帰国の際

は、日本の天文学者がたいへん喜び、彼の

帰国は「日本の天文学界の慶事である」（報

知新聞）として、天文学者たちが盛大な歓

学博士を受けました。1940年から1946

年の間は前2代のドイツ人学長を継いで第

3代学長となりました。当時は大戦前後で

カトリック大学にとって困難な時代でした

が、学問研究のみで世事にうといこともあっ

てか、少しも軍部を恐れなかったのがよかっ

たともいわれます。1964年には生存者叙

勲として戦後初めての勲三等瑞宝章を受け

ました。

漢学者

土橋先生が日本で注目された

のは、井上哲次郎博士らによる

辞典『哲学字彙』にあるラテン

語などの訳に数十の間違いを指

摘して読売新聞（大正元年11

月17日号）に寄稿したり、大

槻文彦博士『大言海』の128枚

ページ分の修正（『学士院紀要』）

を行ったり、中国でも権威ある

にも学び、力学、数学、天文学研究を4年

行い、1900年に理学博士を取得していま

す。1901年にはリヨンでイエズス会司祭

となり、1903年に上海佘山（サーサン）

天文台で副台長を7年余り勤め、当時の著

名なイエズス会系大学（震旦大学）で数学

を教え、1911年には上智大学の設立のた

めに日本に帰国しました。その後1929年

にはグレゴリアーナ大学（ローマ）から哲

Ⓒ



12

は厳（いかい）に」であったそうです。ま

た和歌「庭の面にすだきなくなる虫の音は 

/ 何をわれにはつげんとはする」、「ふみを

よみ思ひにすさむ我が身に/ 神たたえよと

つぐるなるらん」も、学者であり、司祭で

あった土橋先生の生涯をよく表しています。

上智大学創設期に貢献した先生方の精神を

後代の私たちも大切にしてゆきたいと思う

ものです。

育です。それを知った諸橋

轍次博士は当時まだ知られ

てなかった上智大学で三男

（諸橋晋六氏）が学ぶこと

をゆるしたと聞きます。諸

橋晋六氏はのちに三菱商事

社長・会長となられました

が、どんなに多忙でも同窓

会長として喜んで母校のた

めに奉仕してくださった誇

るべき卒業生です。

土橋先生は1965年、98歳で天に召され

る直前まで、学問への情熱を失わず、いく

つもの辞典の校閲を続け、また、カトリッ

ク修道者としても清貧の生活を貫きました。

幼児のごとく人を信頼し、学生からからか

われても気が付かない性格でもありました。

お堀にカッパがでるという場所を聞くと、

わざわざ見に行って長く待っていたりして、

学生に喜ばれました。先生が学生に残した

教訓は「他人には寛（ゆるやか）に、己に

迎会を催したそうです。

先生は帰国前の中国では儀象考成による

中国恒星図を作成し、日本では従来の邦暦

西暦対照表の誤りを正しました。またキリ

スト教は科学の敵ではないことを証明する

「ガリレオ問題の科学的批判」も行いました。

先生はあたかも中国への宣教師マテオ・

リッチの日本版のようなイエズス会神父で

した。マテオ・リッチは皇帝に仕え、グレ

ゴリオ暦や万国地図を紹介した科学者でし

たが、同時に漢籍を深く研究して『天主実

義』などを著してキリスト教を中国知識人

に紹介した神父です。

教育者

彼は学者であり、カトリック司祭であり

ましたが、教育者でもありました。自分も

受けた日本古来の寺子屋的な教育を大切に

していました。それは師と弟子が身近で、

弟子は師の知識のみでなく生活から学ぶ教

Ⓒ

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



13

イタリアから日本へ

ピタウ先生は、1928年イタリアのサル
デーニャ島ヴィラチドロの農家に生まれ、
７人兄弟の長男として育ちました。1945
年17歳でイエズス会に入会し、1952年
に初来日します。1959年司祭に叙階し、
1960年からハーバード大学大学院へ留学
し政治学博士号を取得して1963年に日本
へ戻りました。帰国後、上智大学法学部で
教鞭を取り、1966年に政治学教授になり
ます。1968年から75年まで上智学院理事
長、その後1981年まで上智大学学長をつ
とめ、その年2月に来日した教皇ヨハネ・

ヨゼフ・ピタウ師の愛ある生き方
枝川葉子

「ピタウ先生を語る会」代表
　本学外国語学部ドイツ語学科1972年卒

Ⓒ

 
ヨゼフ・ピタウ 先生

1928年　イタリア、サルディー
ニャ島ヴィラチドロに生ま
れる

1945年　イエズス会入会　	
スペイン・バルセロナ大学

で哲学を収めた後、1952年
に来日

1954-56年　栄光学園中学校
教諭

1959年　司祭叙階

1960年　上智大学大学院神学
研究科修了　神学修士

1963年　ハーバード大学大学
院政治学研究科修了　	
政治学修士

1966-81年　上智大学法学部
政治学教授

1968-75年　上智学院理事長

1975-81年　上智大学学長

1980-81年　イエズス会日本
管区長

1981年秋　教皇ヨハネ・パウ
ロ2世の要請でローマに。イ

エズス会における教皇代理
補佐

1983-92年　イエズス会総長
顧問

1992-98年　教皇庁立グレゴ
リアン大学学長

1997-98年　教皇庁立科学ア
カデミー、社会アカデミー
事務総長

1998年　大司教に叙階

1998-2003年　教皇庁教育	
次官

2004年　75歳の定年でバチカ
ンを辞し、再来日

2004-05年　カトリック大船
教会協力司祭

2005-11年　SJハウス

2014年　ロヨラハウスにて	
帰天

Ⓒ



14

リンゴの中はみんな白

2004年の再来日後、「ピタウ先生が語
る会」が毎月ソフィアンズクラブで開かれ
るようになり、そこでの話で思い出される
のは、リンゴの例え話です。ある小学校の
教室で、先生が「リンゴの色は何色ですか」
と尋ねます。子ども達が元気よく手を挙げ
て、「赤」、「黄色」、「緑」とそれぞれ答え
ます。先生が「他には？」と訊くと、一人
の生徒が「中はみんな白」と答えたという
のです。外見ではなく本質を見なさいとい
う話は誰にでも分かり易く、世界中でお話
になったそうです。幼い頃から「みんなの

学長選挙を教職員全員参加の投票に・全
国地域懇談会・海外からと日本からの留学
生の増員・図書館など施設の整備・世界に
通用する教授陣の充足などです。
1975年から6年間学長を勤め、基本方

針「大学を一つの共同体にする」と宣言し
ます。教員と職員が一丸となって学生の教
育に取り組みます。そして大学構内では学
生も教職員も互いに挨拶が交わされ、ソ
フィア・ファミリーとなりました。
また世界にも目を向けよと1979年頃イ

ンドシナ難民の問題を全学的に訴えます。
「インドシナ難民に愛の手を」とまず学内
で講演会、写真展を開き募金活動を始めま
す。ピタウ学長も新宿駅前の街頭募金に立
ち、募金をタイのカトリック司教団へ届け、
次に学生達に難民キャンプでの子ども達の
支援ボランティアを募ります。奉仕と愛と
強い信念で上智大学の発展に大いに貢献さ
れました。

パウロ二世が来日され、滞在された3日間
に同行されました。1981年教皇の要請で
ローマへ。1992～98年教皇庁立グレゴリ
アン大学学長。1998年に大司教に叙階さ
れました。2004年75歳で定年後、日本を
最後の地と定め再来日。2014年12月26
日に帰天しました。

上智大学とピタウ先生

1960年代、法学部、外国語学部、理工
学部が次々と開設されキャンパスは活気が
ありました。そんな中、学生紛争の波が上
智大学にも押し寄せ、1968年ピタウ先生
は40歳で上智学院理事長となります。学
内は全共闘系学生によって主要な建物が占
拠され、何度も話し合いが持たれますが決
裂し、ピタウ理事長は機動隊によるバリ
ケード封鎖解除に踏み切ります。この時学
生と機動隊に怪我人がでず速やかな解決は
「上智方式」と報じられました。半年間の
ロックアウトを宣言し、建物の修復と大学
改革に取り組みました。

Ⓒ

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



15

度を持つことです。みんなで協力すれば、
社会の不正な組織や制度を排除することは
不可能ではありません。不正のない社会を
具現化していくことは、弱い立場の人や抑
圧されている人々、片隅に追いやられてい
る人たちに自由をもたらすことにつながり
ます。
世界を一つにするためには､地球に住む

一人ひとりが互いに尊敬し合い、愛し合い、
奉仕し合うことでしか実現しえないのです。

三つの心がけと愛ある生き方

ピタウ先生は、著書「愛ある生き方」の
中で、命ある限り伝えたい「三つの心がけ」
を記しています。
第一に、あらゆる人々にたいして、尊敬

の念を抱くことです。「人類はみんな一つ
の家族である」という意識で、一人ひとり
を尊重し、大切にしようという気持ちでい
れば、現代社会が内包するあらゆる差別を
否定することに繋がることでしょう。
第二に、「自分の利益の

ために、他人を利用するよ
うなことは決してしない」
と固く決意することです。
すべての人は、大切な存在
です。「自分さえよければ
いい」というような邪（よ
こしま）な考えは起こりよ
うもないのです。
第三に、不正に対して、

ただ拒否するだけではなく、
その不正と積極的に闘う態

地球、みなきょうだい」として人を大切に
する家庭教育がとても大事と語られました。
ピタウ先生は、ローマ教皇庁教育次官の
仕事で世界中を飛び回っていましたが、ど
こへ行ってもそこで出会う人々を兄弟姉妹
のように感じたと仰っています。どんな人
もみな「神様の子ども」という意味で、世
界中の人々はみな兄弟姉妹です。本当に明
解です。
日本に戻られて毎年3万人の人が自死す
るニュースに胸を痛めます。経済的に豊か
になった日本で何故多くの方が自ら命を絶
つのか。家族や友人などの努力で助けられ
るはずだと思っておられました。笑顔と声
がけで「あなたを大切に思っていますよ」
と伝えてくださいと訴えました。増加する
ホームレスや難民、そして差別の問題も。
時には強い口調で訴えました、「上智大学
の卒業生は、弱い立場の人や困っている人
に手を差し伸べる人であるはずです」と。

Ⓒ



16

（１）サハラ砂漠から上智大学へ

ポール･リーチ先生は、1912年フランスの
アルザス地方の北東部バ・ラン県エショー村の
お生まれ。当時アルザスはドイツ領でした。誕
生日は7月14日フランス革命記念日と同じで
す。ご家族は敬虔なカトリック一家であり、妹
さんもシスターです。先生は第2次世界大戦中
にサハラ砂漠のロンメル軍と戦った自由フラン
ス軍のドイツ語通訳官としての従軍司祭でした。
ド・ゴール将軍の信奉者です。1948年にイエ
ズス会の神父として来日し、上智大学にフラン
ス語学科を創設しました。
私が入学した第３期（1958年）のフランス
語学科入学者は40数名。1号館106教室で、ま
ず発音練習から特訓でした。リーチ先生の唾が
かかるほど近くでの発音練習でした。4年後の
卒業生は21名でした。
 

フランス語を解する地球市民の養成 約3,000名
―学生の「無礼」を最後まで赦した P.リーチ先生―

石澤　良昭
元上智大学学長

アジア人材養成研究センター所長　

Ⓒ

 
ポール・リーチ 先生

1912年　フランス　バ・ラン生まれ

1938年　フランス　アミアン高校教員

1942年　自由フランス軍従軍　	
ドイツ語通訳官

1943年　司祭叙階

1946年　フランス　リヨン神学大学フェル
ヴィエール校卒業

1947年　ベルギー　アンギャン大学大学院	
神学専攻終了

1948年　来日

1957年  上智大学文学部フランス語学科教授

1965年　上智大学外国語学部フランス語学科
創設に尽力し、同学科教授

1982年　フランス政府からレジオン・ドヌー
ル勲章受章

1983年　上智大学名誉教授

1986年　日本政府から勲四等旭日小受賞

1995年　帰天

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵

Ⓒ



17

テグジュペリ（1900～1944年）の『星の王
子さま』から引用した、「目に見えないものを
よく見る」がありました。キツネは王子さまに
「さようなら」と言ってから、こう語りかけて
います。「じゃあ秘密を教えるよ。とても簡単
なことだ。物

ものごと

事は心で見なくてはよく見えない。
いちばん大切なことは、目に見えない」。その
前の場面で「『なつく』ってどういうこと？」
と尋ねる王子さまに、キツネは「それはね、『絆
を結ぶ』ということだよ」「もし君が僕をなつ
かせたら、僕らは互いになくてはならない存在
になる」（『星の王子さま』河野万里子訳、新潮
文庫）私たちはその時、きょとんとしたのですが、
あとで思うと、当時、ベトナムとカンボジアには、
戦乱の予兆があったのです。のちの、ベトナム
戦争（1964～75年）とカンボジアの政治混乱
と内戦（1970～93年）です。旅をしている足
元のアジアの現実をよく見ておくように、との
諭しでした。ここにはリーチ先生の教育的深謀
遠慮があり、単なる語学研修ではなかったこと
が判ったのです。
リーチ先生の引率による、この学生海外研修
は1964年にベトナム戦争勃発のため中止とな
りました。上智大学のアジア地域研究は、こう
した学生交流から第一歩が始まったのです。

たのです。一泊したあと、アンコール･ワット
近くの町、シェムリアップへ。シェムリアップ
ではカトリック教会に宿泊。リーチ先生の「フ
ランス文化史」の講義の中で、フランスが海外
でどのような文化貢献活動をしているか、その
事例としてカンボジアに在るフランス極東学院
のアンコール遺跡修復活動について、すでに勉
強していました。
シェムリアップには、4日間滞在しました。

その時に見たのが、アンコール･ワットの早朝
のご来光でした。65メートルもある中央祠堂
の後ろから真っ赤な太陽が地平線から顔を出し、
中央祠堂の背面をゆっくりと昇り、祠堂に串差
しとなるのです。魂が吸い取られてしまいそう
な気がして、背筋がぞくぞくしました。熱帯の
大樹林と人間の構築物である石造寺院が、こん
なにぴったりと溶け込むものなのか。私にとっ
てアンコール･ワットとの出会いの旅が、その
後のアンコール･ワット研究の事始めとなった
のです。

（３）リーチ語録 第1号： 
「見えないものを見る」努力

その一方で、約1ヶ月にわたる旅行中、リー
チ先生は突然ひらめいたように私たちに語りか
けてきました。そのリーチ語録の中に、サン＝

（２）学生を発奮させた海外研修

今から60年も昔の話になります。上智大学
で２年次の講義が終わった1959年の春休みに
5名の友人とベトナムとカンボジアへフランス
語の研修に出かけました。リーチ先生が当時の
南ベトナム（現ベトナム）のフエ（ベトナムの
旧都）に在る大学で集中講義をすることになり、
私たち学生がそれに同行したのです。ベトナム
とカンボジアは、かつてフランス領の植民地で
したので、フランス人がたくさん残って仕事を
していました。リーチ先生が集中講義の報酬を
ドルで受け取る。それが6名の学生の現地滞在
費となりました。私たちは往復船賃だけ都合す
ればよいと言われました。当時はまだ海外旅行
自由化（1964年）の前、1ドルが360円の時
代です。日本銀行にドルの購入に行った時、外
貨を稼ぐことが急務の時代にまだ働いてもいな
い学生がドルを使うなんて、と日本銀行の担当
者に説教される一幕もありました。
横浜からフランス国郵船（貨客船）に乗って
南ベトナムのサイゴン（現ホーチミン）港に向
かいました。５日間だけの船旅でしたが、観光
旅行気分満点でした。サイゴンを経てフエに向
かい、リーチ先生が講義をしている間、3週間
ほどベトナム人大学生とフランス語で交流。そ
して、再びサイゴンに戻り、プノンペンに入っ



18

さに、一つの時代に活躍した名物先生でありま
した。

（６）リーチ語録第4号： 
「日本万歳」と叫んだ

私はリーチ先生から、故郷アルザスを舞台に
したＡ．ドーデの作品『最後の授業』の講義を
受けました。「ドイツ軍が侵入して明日からフ
ランス語の授業ができなくなります。先生はそ
の授業の中で「フランス万歳」と言いました。」　
このドーデの話を採りあげたリーチ先生は、「私
は「日本万歳」と言いたい」と、上智大学の最
終講義の中でこのように締めくくられました。
私たちの敬愛するP.リーチ先生。45年間住ん
できたこの日本の地で、安らかにお眠りください。

鎖心中』で1972年に直木賞を受賞しましたが、
同氏による『モッキンポット師の後始末』（1972
年）、『モッキンポット師ふたたび』(1985年)
―いずれも講談社刊―の主人公のモデルは、こ
のリーチ先生でした。作品中人物のモッキン
ポット師は、関西弁を話す外国人神父、神をも
恐れぬ行為を犯す学生たちを最後まで見捨て
ない信念の人でした。「甚だ風采の上がらない、
険のある目つき、天狗鼻のフランス人。ひどく
汚らしい人だった」というのが、書き出しの紹
介です。
また、清貧に甘んじる神父であるから、クリ

スマスプレゼントで貰ったセーターを、そのま
まチャリティーバザーに出し、自分は相変わら
ず継ぎの当たった服装であった、と井上ひさし
さんらしいユーモラスな表現で綴っています。
小説の中のモッキンポット師は、底抜けに明る
く、善意の持ち主であり、弁舌さわやかな人物
です。井上作品の中では、微妙な仕草やちょっ
とした癖や振る舞い、それに室内の乱雑な様子
などが、まさにリーチ先生版であり、小説の中
で描かれる部屋の小物の置き場所など、リーチ
先生の部屋のにおいがするほど細かく描写され
ています。
リーチ先生は、学生の面倒をよく見ていまし

た。まさに駆け込み寺的相談をこなしていまし
た。人気の神父であったことは事実でした。ま

（４）リーチ語録 第2号：教壇で 
「主人公」を演じる演劇史講義

リーチ先生はフランス文学者でいらっしゃい
ます。いつお会いしても上機嫌で談論風発、ま
さに「青年」という感じがしていました。
しかしそのフランス語文は難解、との風評が
ありました。講義はいつも脱線の連続でした。
例えば「演劇史」の講義では、教科書も参考書
もなく、ただ、先生が教壇の上を行ったり来た
り、演劇の主人公になりきっていました。私た
ちは呆気に取られて眺めているだけでしたが、
その演劇論の講義がそれほど的外れのものとは
今も思えず、核心を衝いた演劇論であり、同時
に共感が沸きあがったのでした。
先生は、そのご高著である『人間を問う作家
たち』（みすず書房刊1972年）の中では、「人
間の一生というのは、それぞれの小説、真に迫っ
た一篇の詩、さらに神のみが知る一つのドラマ
ではないだろうか」と掲げています。先生はさ
らに私たち学生に「人はいかに生くべきか」を、
身を持って問いかけてくださいました。

（５）リーチ語録 第３号： 
敬愛するモッキンポット師

フランス語学科の卒業生、井上ひさし氏は『手



19

上智に来られるまで

ヨゼフ・ロゲンドルフ先生が亡くなられたの

は1982年なので、現在の上智の教職員のなか

で先生のことを知っている人はもはや僅かでは

ないかと思います。先生は1908年にドイツの

ケルンから南西に50kmほどのメヒャニヒとい

う町で生まれました。メヒャニヒはドイツのもっ

とも西に位置し、ベルギー、オランダ、フラン

ス、ルクセンブルクが目と鼻の先という町です。

先生は8人の兄弟姉妹の最年長でしたが、家庭

が熱心なカトリックだったこともあり、8人の

うち先生も含めて4人が後に司祭や修道女にな

りました。

調和のある多様性 
―ヨゼフ・ロゲンドルフ先生を思い出しながら

山本　浩
上智大学短期大学部学長

　

 
ヨゼフ・ロゲンドルフ 先生

1908年　西ドイツ・ケルン生まれ

1926年　イエズス会入会	
ワルス大学、イグナチウス大学、ロンドン
大学卒業　専攻は英文学、比較文学

1934年　司祭叙階

1935年　来日　日本語学習のかたわら旧制	
広島高等学校でドイツ語を教える

1937年　イギリス留学　ロンドン大学東洋	
学部　比較文学専攻

1940年　帰日　～1979年まで　上智大学文
学部英文学科教授	
国際部の設立当初より数年間「日本文化史」
の講義も担当

1952年　東西文化交流誌「ソフィア」創刊　
退職まで編集主任

1979年　上智大学名誉教授

1982年　帰天

1962年　西ドイツ政府より政府十字功労賞	
一級

1968年　日本政府より勲四等瑞宝章受章

Ⓒ



20

キリスト教を信仰するとはどういうことかが分

かってくるような、そんな司祭だったと思います。

教師として

また、先生はよき教育者、よき教師でもあり

ました。今思い返すと、私が先生から教えられ

たのは、深遠な思想であれ簡単な内容のことで

あれ何かを表現するのは言葉によるのであり、

常に適切な言葉を用いなければならない、とい

うことでした。どの授業に出ていたときのこと

か忘れましたが、先生に提出したレポートが戻っ

てきて、次のようなコメントが書かれていたこ

しくできた文学部英文学科の教授として授業を

担当されましたが、もう一つ上智での大きな仕

事は、1952年に季刊誌『ソフィア』を創刊し、

長くその編集の仕事をされたことでした。『ソ

フィア』には、上智の内外の著者による様ざま

な分野の論文、評論、書評などが掲載され、毎

号の発行を楽しみにしている人が数多くいまし

た。先生は、学内行政にはほとんど関わること

がありませんでしたが、定年退職されるまでの

長い間『ソフィア』の編集長の任にあたられま

した。

司祭として

ロゲンドルフ先生を思い出すとき、まず思う

のは、先生は実に多くの面をもった方であった

ということです。先生は、まさに多様性を体現

した方でした。そんな先生は、まずなによりも

司祭であり、キリストの福音を伝えるために、

故国ドイツから日本にやってきて日本に骨を埋

めた宣教師でした。しかし、先生には押しつけ

がましさや過度に護教的なところはいっさいあ

りませんでした。むしろ、先生の生き方を見て

いるうちに、また先生の背中を見ているうちに、

先生は、ギムナジウムを終えるとイエズス会

に入り、ドイツとフランスの神学院で哲学と

神学を学び、1934年に司祭に叙階されました。

叙階の翌年、27歳のときに先生は日本に来ら

れました。シベリア鉄道でウラジオストクまで

行き、そこから船で長崎へ向かい、長崎から2

日かけて汽車で東京・四谷へという大旅行でし

た。日本語修得のために1937年まで四谷で過

ごした後、今度はイギリスへ行き、ロンドン大

学で比較文学を学び、1940年に教員となるた

めに上智に戻ってこられました。

上智での先生

ロゲンドルフ先生が教え始めた頃の上智は文

学部と商学部だけの、学生数は数百人という小

さな大学でした。先生が上智で教鞭をとるよう

になるとすぐに太平洋戦争が始まりましたが、

先生はドイツ人であり「敵国人」ではなかった

ので、それまでどおり学内の修道院で生活され

ました。戦争が激しくなり空襲に見舞われたと

きには、「ドイツ人の神父たちがバケツリレー

をして１号館を守ったんだよ」と、戦後生まれ

の私に話されたことがありました。戦後は、新

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



21

ヨーロッパの知識人

このようにロゲンドルフ先生は、司祭、教師、

編集者、文学批評家、評論家といった多様な面

をおもちでしたが、その多様性はぎくしゃくす

ることなく先生のなかで見事に調和しているの

でした。そこにあるのは、調和ある多面性を備

え、深い教養に裏打ちされた一人の知識人でし

た。学生時代の私は、ロゲンドルフ先生に出会

うことによって初めてヨーロッパの知識人を目

の当たりにしたのだと思います。今日までの私

のヨーロッパ理解のかなりの部分は、ロゲンド

ルフ先生という存在を通して培われてきたと言

えるでしょう。

も力を入れられたのは島崎藤村で、いくつも藤

村研究の論文を書かれた他に、イギリスのブリ

タニカ百科事典の島崎藤村の項目も執筆されま

した。ある日の授業で、先生が「戦時中、番町

のあのあたりに島崎さんが住んでいて……」と

話されることがありました。先生が島崎藤村の

研究者だとは知らなかった私たち学生が「島崎

さんって誰ですか」と間の抜けた質問をすると、

先生は、近ごろの学生は島崎藤村も知らないの

かとばかりに「藤村よ」とあきれ顔でおっしゃ

いました。先生は島崎藤村以外にも多くの作家

や批評家との交流があり、日本の文壇ではよく

知られた人でした。私が学生のころ、上智の隣

の料亭・福田家で仕事をしていた川端康成が息

抜きのためにロゲンドルフ先生に会いにS J ハ

ウスを訪れるということもありました。

先生は文学だけでなく、日本やヨーロッパの

宗教、政治、教育、文化といった様ざまな事柄

について評論家として発言されることもよくあ

りました。1969年7月にアポロ11号の月面着

陸があったとき、TVの特別番組にゲストとし

て招かれた先生が、初めての月面着陸が人類に

とってもつ意味について語っておられたのを懐

かしく思い出します。

とがありました。「……とは言えないだろうか、

などといった朝日新聞の社説のような文章は書

かないこと。……と言えるのか、言えないのか、

はっきり書きなさい」。

また、私が英文学科の助手になって間もなく

のとき、英語で書かれた論文を『ソフィア』に

掲載するために日本語に翻訳するように命じら

れたことがありました。一所懸命に翻訳してソ

フィア編集室に原稿を持参したところ、先生は

すぐに原稿のチェックをされ、「ここは……と

した方がいい、ここは……と直しなさい」とい

くつもダメ出しをされました。くやしいことに、

先生が直された方が分かりやすい、よい日本語

になっているのでした。この後も先生から翻訳

の依頼があるたびに、合格をいただけるよう頑

張りました。私としては、ロゲンドルフ先生の

もとでの、またとない日本語の訓練でした。

批評家・評論家として

先生には、日本文学の批評家という面もあり

ました。先生はその素晴らしい日本語力によっ

て日本文学にも親しみ、日本の文学者や文学作

品について多くの文章を書かれました。なかで



22

“I came, not to be served, but to 

serve.”  These words of Jesus Christ, no 

doubt, are a key to come close to the 

heart of Father Ludwig Boesten, S.J., 

my colleague and friend. He came to 

Japan, not as a student, not as a tourist, 

not as a businessman, not as a schol-

ar,--although he played one or other role 

during his career as a missionary, to be a 

companion of Jesus among his Japanese 

friends and colleagues.

He was a German, and although 

I, an American, have German ancestors 

from my great grandparents on down, 

Robert Deiters, S.J.
Emeritus Professor of Sophia University

Life as a “servant”

Ⓒ

 

Dr. Ludwig Boesten, S.J.

1935  Born in Aachen, Germany  

1957  Joined the Jesuits 

1962  Completed studies of Berchmans Kolleg-
Pullach (Germany) 

1963  Arrived in Japan 

1971  Prestly ordination 

1977  Completed Graduate School of Science 
and Engineering, Nihon University Doctor of 
Science 

1978  Lecturer, Department of Physics, Faculty 
of Science and Technology, Sophia University, 
majoring in quantum mechanics 

1994  Professor, Department of Physics, Faculty 
of Science and Technology, Sophia University 

1998-2000  Chief, Department of Physics, 
Graduate School of Science and Engineering 

2002  Died in Japan

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



23

to Japan.

Ludwig admired people who gave 

themselves completely to help others, 

and gladly gave his time and talent to 

help them to help others. One was Fr. 

Robert Forbes, one of the founders of 

the English Language Dept Ludwig came 

to know that students (before PC’s and 

Internet) wanted to be able to listen to 

and imitate native speakers using their 

simple audio-tape recorders. To help 

them Fr. Forbes would laboriously make a 

personal copy for each. Ludwig, knowing 

this, offered to use his tools and spare 

he had already gone beyond the curric-

ulum to learn to recognize, pronounce, 

and write each of the so-called 1,900 or 

more Joyo Kanji ordinarily learned before 

high-school graduation in Japan. To serve 

in Japan as a teacher and missionary, he 

had to learn to communicate smoothly. 

To be ordained a priest, a missionary 

had to be qualified in Scripture and 

theology; Ludwig completed the basic 

4-year program of the Sophia Theologi-

cal Faculty, and was ordained a Catholic 

priest in 1971.

Then to serve as a missionary and 

teacher in Japan, Ludwig entered into a 

seven-year program to complete grad-

uate studies in physics, first in Sophia’s 

Physics Department, and then,  culminat-

ing in a doctorate ( 1978 ) from Nihon 

University. So well did he accomplish this 

that Nihon University asked him to con-

tinue on towards a professorship there.  

As a Jesuit and missionary, he chose to 

serve in Sophia for which he had come 

I could see him in one of my grandfa-

thers whom I, as a boy, often helped 

with his garden and household chores. 

My grandfather kept his tools carefully 

selected, ordered, sharpened, and pol-

ished. So did Ludwig. When I helped my 

grandfather gather the fallen leaves in 

his spacious ground, I observed how he 

planned to do the chore most efficiently. 

Ludwig did too. I had come to Japan 

eleven years before Ludwig, and was 

already beginning my career in the newly 

founded Faculty of Science & Technology 

for which Jesuit superiors had already 

destined Ludwig, already a university 

graduate in physics when he entered 

the Jesuits at 21. After the first stages 

of his training as a Jesuit, he asked to 

be sent to Japan, to devote his talents 

to the mission of Sophia University that 

had recently (1962) opened a large new 

Faculty of Science and Technology. 

In the first-year of his two-year 

Japanese language program in Japan, 



24

with researchers disputing with one 

another, learning from one another, cor-

recting and being corrected, to advance 

a step.  Ludwig’s companions—he called 

them “monks of science”--welcomed 

him “a German, loving and respecting 

the culture of Japan, to be one of them.” 

In Ludwig, his companions came to 

know the Jesus, whom God sent to be 

with us as one sent “not to be served but 

to serve.” During those years, when most 

professors and students escaped from 

the hot summers in mid-Tokyo, Ludwig, 

only occasionally took a few days to go 

to help his friend Fr. Rudolf Plott, S.J., 

then building a student center close to 

Yamaguchi University.  Ludwig always 

stayed on in Tokyo, because his students 

working on their graduation projects, 

needed guidance and help, sometimes 

on use of instruments or how to go 

forward on their projects. I have heard 

that at least one of his students went 

on to become a university professor in 

Aoyama University.

parts from single tape recorders to make 

a device with which Fr. Forbes could, 

with one setting, make silently, at high 

speed, multiple copies for students. 

When Sogang University, Sophia’s 

younger sister university in Korea, asked 

me to help them draw up a plan for a 

Department of Electronic Engineering, 

Ludwig, with his experience of a German 

university agreed to come with me for 

ten days. This chore was, for him, a 

distraction, adding nothing to his curr. 

vitae, but he enthusiastically gave himself 

completely, willing to serve. A few years 

later, we were able on a visit to observe 

the first students in a laboratory session.

During those years—up to his 

untimely death in a bicycle accident—

Professor Ludwig was involved in many 

research projects each published often 

together with as many as five or six 

fellow researchers. In physics, or any of 

the “hard sciences,” research goes ahead 

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



25

「私は仕えられるためではなく、仕える

ために来ました」　--　私の同僚で友人の

ルードウィヒ・ボーステン師の心に近づく

上で鍵となるのは、主イエス・キリストが

発したこれらの言葉であることは間違いあ

りません。彼が日本にやって来たのは、学

生としてでも、観光客としてでも、ビジネ

スマンとしてでも、学者としてでもなく –

宣教師としてのキャリアにおいては、そう

した役割を果たした時もありましたが -- 

日本の友人・同僚らとの間で主イエスに仕

える者となるためでした。

「仕える人」としての人生
ロバート・ディーターズ S.J.

上智大学名誉教授　

Ⓒ

 
ルードウィヒ・ 
ボーステン 先生

1935年　ドイツAachen生まれ

1957年　イエズス会入会

1962年　Berchmans Kolleg-Pullach（ドイ
ツ）で学ぶ

1963年　来日

1971年　司祭叙階

1977年　日本大学大学院理工学研究科修了　
理学博士

1978年　上智大学理工学部物理学科講師　
専攻は量子力学

1994年　上智大学理工学部物理学科教授

1998年～2000年　理工学研究科物理学	
専攻主任　

2002年8月　帰天



26

名を連ねるロバート・フォーブス神父でし

た。（まだPCやインターネットが登場す

る前の時代に）簡素なテープレコーダーに

頼ってネイティブスピーカーの話を聞き取

り、模倣しようと奮闘していた学生らのた

め、フォーブス神父は個別にテープをコピー

してあげる、という骨の折れる作業を続け

ていました。こうした事実を知ったルード

ウィヒは、自らの工具とテープレコーダー

の予備部品を駆使して、フォーブス神父が

一度設定するだけで学生用のコピーを無音

かつ高速で複数作成できる装置を作ること

本への派遣を希望したのです。

来日後2年間続いた日本語研修プログラ

ムの最初の年、彼は既にカリキュラムの枠

を超えて、（通常、日本の高校卒業までに

習得される）いわゆる常用漢字を1,900以

上、それぞれ認識し、発音し、書くことを

学んでしまいました。日本で教師や宣教師

として奉仕するには、円滑に意思疎通を図

る方法を身に付けておく必要があり、司祭

に叙階されるには、聖書と神学における資

格を取得せねばなりませんでした。 彼は

上智大学神学部で4年間にわたる基本プロ

グラムを修了し、1971年にカトリック司

祭に叙階されました。

ルードウィヒが尊敬したのは、自らのす

べてを捧げて他者のために働く人々であ

り、彼らの働きを支えられれば、と彼自身

の時間と才能を喜んで提供しました。その

一人が、上智大学英語学科の創設者として

彼はドイツ人でしたが、曽祖父母に遡っ

てドイツ系の祖先を持つ米国人の私は、少

年時代に庭仕事や家事をよく手伝った頃の

祖父の面影を彼に重ねてしまうことがあり

ました。祖父は自分が使う道具を注意深く

選び、整え、研磨し続けました。ルードウィ

ヒにもそうしたところがあったのです。広々

とした庭で落ち葉を集める祖父を手伝った

時など、いかにしてそうした雑用を最も効

率的に済ませようかと考える様子を観察し

たものです。ルードウィヒもそうでした。

私が来日したのは彼より11年前のことで、

上智大学に新たに設立された理工学部での

キャリアを既に歩み始めていましたが、物

理学専攻で大学を卒業し、21歳でイエズ

ス会に入会したルードウィヒも、イエズス

会の上長らが指示した行き先がそこでした。

イエズス会員として初期段階の訓練を終え

た彼は、（1962年）当時、理工学部を大々

的に新設したばかりの上智大学における

ミッションに自らの才能を捧げるべく、日

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



27

た学生の少なくとも1人が、青山学院大学

の教授となられたそうです。

究者らが互いに論争を繰り広げ、互いから

学び、修正したり、修正されたりすること

で、一歩ずつ前進していきます。ルードウィ

ヒが「科学の修道士」と呼んだ仲間たちも、

「日本の文化を愛し、尊重する者の一人と

なったドイツ人」として彼を歓迎しました。

彼らは、ルードウィヒという人物の中に

「仕えられるためではなく、仕えるために」

送られた者として、私たちとともにあるよ

う神が授けてくださった主イエスを知るに

至ったのでした。その頃、教授や学生の大

多数が都心の猛暑から逃れて過ごしていた

夏の間も、ルードウィヒといえば、山口大

学の近くに学生センターを建設中だった友

人のルドルフ・プロット神父を手伝いに行

くため数日間不在とするだけでした。ルー

ドウィヒがいつでも東京に残っていた理由

は、卒業プロジェクトに取り組んでいた学

生らが、時には機器類の使用法やプロジェ

クトの進め方について、指導や支援を必要

としたから、でした。かつて彼の教え子だっ

を申し出たのです。

韓国の西江大学が、「電子工学科の計画

作りを手伝ってもらえないか」と私に依頼

してきた時も、ドイツの大学での経験があっ

たルードウィヒは、私と10日間の出張を

ともにすることに同意してくれました。こ

うした用事にいくら気を取られたところで、

職務経歴書上は何ひとつとしてプラスされ

なかったにもかかわらず、彼は熱心に自ら

のすべてを与え、快く奉仕する姿を見せて

くれました。数年後、同校を再び訪れた私

たちは、研究室で新入生らが実習に励む様

子を目にすることができたのです。

自転車事故により早過ぎた死を迎えるま

での数年間、ルードヴィヒ教授は数多くの

研究プロジェクトに携わり、それぞれ研究

者5～6人との連名で発表されることもよ

くありました。物理学、もしくは自然科学

においては、研究を進めるにあたって、研



28

2008年1月19日朝、イエズス会第35

総会議は、日本管区のアドルフォ・ニコ

ラス神父を新総長に選出した。選出され

た新総長は、教会の教えに忠実であるこ

とを宣言するために、会議場中央に設置

してある十字架に向かって歩み始めた。

その間、これまでの彼との様々な出会い

が思い起こされ、身近な人が総長になっ

たという意味で、その時は感慨深いもの

となった。

記憶に残っている印象深い出会いの一

つは、イエズス会員の最後の養成期であ

る第三修練を終え、しばらく上石神井の

共同体に滞在していた1987年の冬のこ

とであった。神学部の教員であった彼に

イグナチオの霊操に関する質問をしてい

た時、関連記事の一文に目を留めた彼

は、「『識別することほど困難なものはな

い』と書いてあるが、あなたはどう思う

のか。」と問いかけてこられた。その時に、

熟した回答を持ち合わせていなかった私

は、沈黙で答える外はなかった。しかし、

ニコラス神父について  
―『自分自身たれ』

住田省悟S.J.
元イエズス会日本管区長

イエズス会修練長　

Ⓒ

　
アドルフォ・ 
ニコラス 先生

1936年4月29日　スペイン・
パレンシア生まれ

1953年　イエズス会入会

1960年　スペイン・アルカラ
大学哲学部卒業

1961年　来日

1967年　司祭叙階

1968 年　上智大学大学院神学
研究科修了（神学修士）

1971年　ローマ教皇立グレゴ
リアン大学博士課程修了	
（神学博士）

1971年～1974年　上智大学
神学部非常勤講師 

1974年～1985年　上智大学
神学部専任講師

1978年～1985年　在マニラ・
イエズス会東アジア司牧研究
所所長

1985年～1988年　上智大学
神学部助教授

1988年～2000年　上智大学
神学部教授

1994年～2000年　イエズス会
日本管区長

2004年～2007年　イエズス会
東アジア・オセアニア地区長

2008年1月～2016年10月　
第30代イエズス会総長

2020年5月20日　帰天	
（享年84）

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



29

電話をいただき、次期管区長に任命され

たことを知らされた。管区長として何が

できるのかを思う時、心中は決して穏や

かではなかった。思いあぐねた末に、当

時、東アジア・オセアニア管区長協議会

の議長であったニコラス神父に、メール

で「管区長職を果たしていく上で何が一

番重要か」と尋ねてみた。すぐに次の様

な短い返事をいただいた。「管区長職と

いうものは、やりながら学んでいくもの

である。人々を信頼せよ。」激励や慰め

を求めていた私にとって、彼の回答はまっ

たく満足できるものではなかった。失望

感と共に、彼の言葉を思いめぐらしてい

た時に、突然に一つの閃きが与えられた。

それは、派遣を受ける者が、依拠するこ

ととして持っていなければならない一つ

の確信であった。「私は、あなたと共に

いる。」という、弟子たちを派遣する際

に語られた主イエスの約束の言葉であっ

た。

ニコラス神父の単純な勧め、「やりな

間以上もかける」という選択にどんな意

味があるのかと思っていたが、それにつ

いて尋ねる機会はなかった。最近、ニコ

ラス総長の全会員宛書簡の一つの草案が

公表されたが、その中に次のような一文

がある。「貧しい人々の優先的選択は他

の人たちから『要求できる』ものではない。

それは心から出て来るものだからである。

From Distraction to Dedication: An 

Invitation to the Center（「散漫から献

身へ：核心への招き」からの

抜粋）」

貧しい地域から通勤すると

いう選択は、それが管区長職

に真実性を与えるという便宜

的なことよりも、まず彼自身

がそこに身を置くことを心か

ら望んだからであろう。そこ

に身を置いて、そこから見え

る世界こそが、彼にとって真

実なものだったのかもしれない。

2004年11月、管区長から

この問いは、識別することを生きる上で、

真の私であることを選び続けることがい

かに大切なことなのか、それに目を開か

せるきっかけとなった。

それから10年後の1997年、日本管区

の管区長であったニコラス神父に管区長

補佐として関わることになった。当時、

ニコラス神父は、足立区に作られた小共

同体から四ッ谷の管区本部に通っておら

れた。「通勤のために、毎日、往復二時

Ⓒ



30

会員が居住する介護施設）に異動された。

2020年5月20日、84歳で帰天。

晩年、よく彼が口にしていたことは、

「自分自身でありなさい」ということで

あった。人生の旅路において、彼が最後

的に行きついた生き方は、「自分自身た

れ」ではなかったかと思う。以上述べて

きた彼についての様々な思いは、このこ

とに集約される。イエズス会員の特徴の

一つである、「派遣を生きる（遣わされ

ることを生きる）」ことは、どこにあっ

ても、真の自分自身であることに依拠

するものである。第32総会議（1974 ‐

75）が定義したイエズス会員の特徴は、

「「罪びとでありながらも、イエスの伴侶

として招かれている。」ことであった。「自

分自身たれ」と言う場合、イエズス会員

であるならば、究極的にはこの定義を生

きることになるであろう。ニコラス神父

の生き方に、会員の根本的なこの特徴を

見るのは、決して私だけではないであろう。

がら学んでいく」という一文には、この

確信が含まれていることを悟った。様々

な重責を担いながら、人生の四季を経験

してきた彼にとって、このことは最も大

切な確信であったに違いない。今にして

思えば、大切な確信が含蓄的に表現され

たこの回答は、当時の私にとって最も意

味のある勧めではなかったかと思う。

2017年4月、マニラの国際修練院に

派遣された時、準備期間としてマニラの

アテネオ・デ・マニラ大学の敷地内にあ

る、アルペ国際神学院に滞在した。総長

職を引退したニコラス神父は神学生たち

とそこに居住しておられた。朝から晩ま

で、人と共にいる時には、会話に冗談を

入れることを決して忘れなかった。神学

生たちに絶大な人気があったが、多くの

人々が享受したのは会話の中にちりばめ

られた彼の知恵であった。

2018年8月、身体的に弱くなってき

た彼は、東京の上石神井にあるロヨラハ

ウス（身体的に働くことが困難となった

2008年12月22日（月）　上智大学で講演� Ⓒ

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



31

アンソレーナ神父は、1930年アルゼン
チン生まれ、1950年イエズス会入会、カ
リフォルニアで英語を学んだ後に1960
年来日。のちに教皇になるベルゴリオは
1936年アルゼンチン生まれ、1958年入会。
当時彼は後に教皇になる人に会ったことが
ありません。1967年にアンソレーナ神父
が司祭になり、スラムなどのプロジェクト
で働き始めて、帰国した時に初めて会った
そうです。もちろん2019年、教皇が上智
大学とSJハウスを訪問した折りも、親し
く会食しました。
1968年から上智大学人間学研究室に属

し、人間学などを教えながら、建築学を
学び、1973年に東京大学で建築学の博士

アンソレーナさん　きずなの建築家
梶山義夫S.J.

元イエズス会日本管区長
イエズス会社会司牧センター長

　

 
ホルヘ・ 

アンソレーナ 先生

1930年2月25日生　アルゼン
チン　ブエノスアイレス

1950年3月11日　イエズス会
入会

1952年～1954年　コルドバ
大学で教養を学ぶ

1955年～1957年　St. Miguel
大学（ブエノスアイレス）
で哲学を学ぶ

1958年～1959年、
1962年～1964年、	
建築学を学ぶ

1960年3月1日　来日

1964年～1968年　上智大学
で神学を学ぶ

1967年3月11日　司祭叙階

1968年～1982年　上智大学
で教える

1982年～1999年　上智大学
非常勤講師

1969年　建築学修士

1977年～1980年　Low 
Cost Housing Programme
（Philippines）のために働く

1988年　第一回国際居住年記
念賞受賞

1994年　マグサイサイ賞国際
理解部門受賞

《注》
マグサイサイ賞
アジア地域で社会に貢献した個
人や団体に贈られる賞。フィリ
ピンの元大統領のマグサイサイ
にちなみ、1957年に創設。ア
ジアのノーベル賞と称される。



32

コレラなどの疫病が大きな被害をもたらし
やすい環境でした。怒りの暴動が発生する
こともありましたが、警察や軍隊の力で弾
圧され、強制退去の一因となりました。
フィリピンでは、スラムに住む人々と共

に生活し、苦しみを共にし、共に声をあげ
る運動が起こってきました。まずカトリッ
ク教会関係者でした。司教たちもスラムに
住む人々の状況を重視し、司教団として社
会正義部局も設置しました。それは、さま

以上の労働力が集まり、市街地周縁や河川
敷、海岸部、廃棄物集積地などに住み着き、
スラムが形成されていました。不法占拠で
あることが多く、政府による道路や上下水
道といったインフラも整備されず、生活環
境も劣悪なまま放置されていました。また
選挙権や被選挙権といった市民権も享受で
きない場合がほとんどでした。火事が起
こっても消防車が来るわけでもなく、火は
家々をなめ尽くしました。衛生状況も悪く、

号を取得しました。それが生かされたのは、
世界各地のスラムでした。1967年に司祭
になってまもなく、フィリピンに行く機会
があり、当時フィリピン最大のスラムと言
われたトンドを訪れました。フィリピンは
1946年に独立したのち、1960年代にマ
ニラなどにアメリカ系企業の工場が設立さ
れました。また農業の合理化に伴って、多
くの人々が故郷を去り、マニラに職を求め
て集まり、市街地の人口は飽和状態になり
ました。トンド地域には市街地からのごみ
の集積所があり、いつもごみが自然発火し
て煙を立ち上げていたため、スモーキーマ
ウンテンとも呼ばれていました。定職も定
住地も持たない人々は主にごみを収集する
ことを生業としてそこに住み始め、スラム
が形成されました。フィリピン政府や世界
銀行はこの地域に港湾施設を構築するとい
う「再開発」を行い、住民は不法占拠して
いるとして、大規模な強制立ち退きが実施
されました。
マニラで起こったことは、世界各地で起
こっていました。農村部などで仕事を失っ
た人々が大都市に職を求めて集まり、需要



33

建築家が設計します。自分のやり方で自分
がやりたいことをしようとすれば、うまく
いきません。出会う人々と共にいて、彼ら
の希望をサポートすることが大切です。
アンソレーナさんが若い人に思うことは、

定められた人生など本当はなくて、別の選
択が可能だということです。人との出会い、
特に困難な状況に置かれている人との出会
いから生まれる新たな可能性です。この新
しい生き方は、こころから求めれば、必ず
与えられるということです。

分の設計した家をそこに何軒建てるといっ
た具体案を携えて、スラムを訪れたりはし
ません。まずスラムに住み人々に直接出会
い、その人々の声に耳を傾けます。日常生
活の中で何を感じ取っているのか、どんな
苦労、どんな喜びを感じているのか、どん
な希望を持っているのか・・・一人ひとり
から聞きます。さらに多くの人に集まって
もらい自分が聞くだけではなく、集まった
人々が互いに聞き合うように導きます。そ
の積み重ねの中で共同体とそのリーダー
が生み出されます。人々
が自らの共同体を形成し、
リーダーを生み出してい
くのです。共同体の在り
方やリーダーシップの在
り方はさまざまです。そ
の民族や宗教、文化によっ
て異なります。そのスラ
ムの立地環境や形成過程、
政府との関係によって異
なります。ハウジング・
プロジェクトもその地域で、
人権や貧困に関心を持つ

ざまな寄付を集めて、その人々の生活に必
要な食料や衣料を配ったり、医療機関や教
育機関を充実したりするだけではなく、彼
らの人間としての尊厳、人権を擁護する活
動でした。それは同時にスラムの状況を改
善すればよいというのではなく、社会全体
が人間を大切にする社会へと変革される必
要があるという使命でした。その中に、ア
ンソレーナさんは入っていきました。スラ
ムの状況を自らの五感をもって体験し、そ
の人々と直接出会いました。その人々がい
つも目にしていることを自分の目でしっか
りと見ました。彼らの声、それも普段は押
しつぶされている苦しみの叫びに耳を傾け
ました。彼らのあまりにも粗末な家に入り、
一緒に食事しながら、小さな子どもたちや
病人たちを祝福しました。それは彼にとっ
て生き方を大きく180度方向転換させられ
た体験でした。新しい生き方が始まりまし
た。世界各地のスラムで奉仕する使命です。
神から、具体的にはスラムに住む人々から
与えられた使命です。
アンソレーナさんは、自分のプロジェク
ト、たとえばある所から寄付を集めて、自



34

Charles A Robinson was born on 

April 17, 1896, in the United States 

of immigrant parents from Northern 

Ireland. As a youth, he studied in New 

York, Ireland, Nebraska, New Mexico, 

and Colorado, and entered the Society 

of Jesus in Missouri at age 16. His Jesuit 

training was in Spokane, Washington, 

and Montreal, Canada, where he was 

ordained priest on June 29, 1922. 

Fr. Robinson was assigned to the 

developing mission in Japan and joined 

the Jesuit community at Jōchi Daigaku on 

September 23, 1923. Already learned in 

several languages, he now studied Japa-

nese as he taught English. He remained 

a member of the Missouri Province, to 

which he returned in 1926, and where 

he taught until 1943, when he became 

a chaplain in the United States Navy, 

assigned to the Pacific theater. At the 

end of the war he was chaplain and 

Robinson the Returnee 
David Wessels, S.J.

emeritus professor of Sophia University

Ⓒ

　 

Dr. Charles A Robinson

April 17, 1896 – born in U.S.A.

1912 – entered Society of Jesus (Missouri 
Province)

1922 – ordained priest in Montreal, Canada

1923-1926 – assigned to Japan, taught English 
and studied Japanese at Jo- chi Daigaku

1926-1943 – assignments in Missouri Province

1943-1946 – chaplain in U.S. Navy

September 5, 1945 – visited Jesuits at Jo- chi 
Daigaku together with other Navy chaplains

1946-1951 – assigned to Japan, taught at 
Sophia University

1951-1988 – assignments in Missouri Province

April 22, 1988 – died in U.S.A.

ⒸJesuit Archives and Research Center



35

immediate post-war years. He is also 

listed as teaching philosophy, probably 

something like today’s 「キリスト教人間
学」. He engaged in various other priestly 

ministries, as well, such as teaching a 

Bible course at Dai-Ichi High School and 

directing spiritual retreats. 

After Fr. Robinson returned to the 

United States, he taught briefly again 

at Saint Louis University, and then spent 

many years in priestly ministry in Colo-

rado, where he died on April 22, 1988, 

at the age of 92. In his later years he 

composed a lengthy manuscript of the 

“Arapaho Grammar and Language,” a 

native American tribe, and translated a 

Spanish book comparing Saint Ignatius 

Loyola and Saint Teresa of Avila.

There are a few hints in his letters 

of 1946 and 1947 that Fr. Robinson 

faced difficulties reintegrating in the 

Fr. Robinson’s unique visit to the 

Jōchi campus on September 5 was its 

first contact with the wider world after 

the war years and a symbol of a return to 

some degree of normality. Robinson the 

“pioneer returnee” served the University 

in both pre-war and post-war decades, 

long before Sophia identified 「帰国子女」
or 「海外学習経験者」．

Detached from military service, Fr. 

Robinson was assigned “on loan” to the 

Japan mission. Having aged since his 

earlier stint at Jōchi and aware of the 

difficult conditions that he would face in 

Japan, with some trepidation but quite 

willingly he arrived in Yokohama on 

May 18, 1946. Thus began the second, 

and indeed longer, period of Fr. Robin-

son’s service to Jōchi, which would last 

until 1951, where his main academic 

work was teaching English, for which 

there was a heightened demand in the 

interpreter on the battleship USS Mis-

souri, the site of Japan’s surrender to the 

Allied Powers on September 2, 1945. 

Then Fr. Robinson, accompanied by other 

chaplains, guided their jeep through the 

largely destroyed landscape from Yoko-

suka to Yotsuya on September 5. 

The chaplains brought with them 

food to supply essential sustenance to 

the malnourished Jesuits. Fr. Robinson 

was returning to a place and to some of 

the people with whom he was familiar 

from the time of his assignment in the 

1920s. The chaplains all report in their 

subsequent letters how they admired the 

community asking for men to be sent 

for work at the university rather than 

for material needs. On September 6, the 

Missouri left the dock in Yokosuka to 

return to the United States on October 

27.



36

he did during and immediately after the 

war. But in the uncertainties that Japan 

and the rest of the world face in today’s 

pandemic-stricken global environment, 

he would probably want to tell us not to 

settle into complacent indifference but 

to engage those around us with a posi-

tive and generous heart.

Jōchi community during these post-war 

years, including the physical deprivations 

of that era and discouragement at the 

emotional scars remaining from war-

time animosities. He did not transfer to 

Japan but remained on “indefinite loan” 

from the Missouri Province. In late 1945 

his elder brother Pat, a news reporter 

for the New York Herald, wrote from 

the Philippines that he thought the war 

crimes trials there were so-called “victors’ 

justice.” Such a first-hand account would 

probably weigh heavily on Fr. Robinson’s 

heart.

What would Fr. Robinson want to 

say to us today? He showed an unwav-

ering commitment to his faith and to 

his religious ministry. He encountered 

numerous languages and peoples, 

requiring many personal adjustments 

during his life. He would not want us 

to have to endure terrible times such as 
Ⓒ

Charles Robinson
in Jesuit garden, 5 September 1945

ⒸJesuit Archives and Research Center



37

チャールズ・A・ロビンソンは、

1896年4月17日、北アイルランドより

米国に移住した両親の下で生を受けまし

た。その青春期にはニューヨーク、アイ

ルランド、ネブラスカ、ニューメキシコ、

コロラドで勉学に励み、16歳の時にミ

ズーリ州でイエズス会に入会します。ワ

シントン州スポケーンとカナダのモント

リオールで訓練を積み、1922年6月29

日に司祭叙階を受けました。

ロビンソン神父は日本で発展途上に

あったミッションへと配属され、1923

年9月23日に上智大学イエズス会コミュ

ニティに加わりました。既に複数の言語

習得してきた彼は、英語を教えながら日

本語を学びましたが、その間もミズーリ

管区の一員であり、1926年に帰国の途

に就きます。1943年までイエズス会の

ミズーリ管区の大学で教鞭をとった後、

米国海軍のチャプレン、となり太平洋戦

Robinson the Returnee 
『帰還者としてのロビンソン』

デヴィッド・ウェッセルズS.J.
上智大学名誉教授

Ⓒ

　 
チャールズ A. 
ロビンソン 先生

1896年4月17日　米国に生まれる

1912年　イエズス会入会（ミズーリ管区）

1922年　司祭叙階（カナダ・モントリオール）

1923年-1926年　日本に派遣され、上智大
学で英語を教えて、日本語を習得する

1926年-1943年　ミズーリ管区の活動

1943年-1946年　米国海軍チャプレン

1945年9月5日　他のチャプレンと一緒に	
上智大学のイエズス会員を訪問

1946年-1951年　日本に派遣され、上智大
学で教える

1951年-1988年　ミズーリ管区の活動

1988年4月22日　帰天（米国）



38

で続き、終戦直後に需要が高まった英語

を教えることが主な仕事でした。当時は

哲学の授業も行ったとされていますが、

今日における「キリスト教人間学」の内

容と近いと思われます。彼はまた、様々

な司祭職の活動にも従事しており、東京

の第一高等学校（旧制一高）で聖書の講

座を担当し、黙想会も指導しました。

ロビンソン神父は、1951年に米国に

戻った後、短期間ながらも再びセントル

イス大学で教鞭をとり、その後は長年に

わたってコロラド州で司祭として奉仕職

に努め、1988年4月22日に92歳で帰天

しました。その晩年においても「アラパ

ホの文法と言語」に関する長文の原稿を

書き上げ、ロヨラの聖イグナチオとアビ

ラの聖テレジアを比較したスペイン語の

本も翻訳していました。

1946年から1947年にかけてロビン

ソン神父が出した手紙には、戦後間もな

る9月5日の訪問は、上智キャンパスに

とっても戦後初めて広い世界と触れ合う

機会となり、幾分かの正常性が戻ってき

たことを象徴しています。上智大学に

「帰国子女」や「海外学習経験者」といっ

た分類が生まれるずっと前から、ロビン

ソンは「帰還者の草分け」として戦前・

戦後両方の数十年間にわたって大学に尽

くしたのでした。

除隊後間もなかったロビンソン神父

は、日本ミッションへの「一時的派遣」

を命じられました。かつて上智で任務に

あたった頃より年齢を重ね、これから日

本で直面する困難な状況も自覚していた

だけに、多少の不安にかられてはいたも

のの、躊躇することなく日本へと再び旅

立ち、1946年5月18日には横浜へと辿

り着きました。こうして始まったロビン

ソン神父の二度目となる、より長期にわ

たった上智での奉仕の日々は1951年ま

区へと派遣されました。1945年9月2日

に日本が連合国に降伏する場となったア

メリカ戦艦ミズーリ号のチャプレン兼通

訳として終戦を迎え、9月5日には、横

須賀から四谷までのほぼ破壊され尽くし

た道のりを他のチャプレンらとともに

ジープで案内するロビンソン神父の姿が

ありました。

チャプレンらは、栄養失調に苦しんで

いたイエズス会員のために食べ物を持ち

寄り、ロビンソン神父は1920年代の思

い出の場所と知人を再訪することとなり

ました。神父らが後日したためた手紙の

どれもが、物質面の要求よりも大学で働

く者を派遣するよう求めたコミュニティ

を称賛しています。9月6日には戦艦ミ

ズーリ号で横須賀を出港し、10月27日

に米国へと戻りました。

ロビンソン神父らによる異例ともいえ

ⒸJesuit Archives and Research Center



39

りよがりな無関心へと陥ってしまうこと

なく、前向きで寛大な心をもって周りの

人々と関わり合って欲しい、とのメッセー

ジを伝えようとするのではないでしょう

か。

戦時中・戦後に自らが経験したような悲

惨な時代を耐え忍ぶことなど私たちには

求めないでしょう。しかし、地球規模の

パンデミックに見舞われた日本や世界が

不確実性と直面する今という時代に、独

い上智コミュニティへの復帰にあたって

直面した困難をほのめかす記述が幾つか

見られ、当時の物資窮乏や、戦時中の敵

意が残した感情的な傷跡への落胆が含ま

れています。彼はイエズス会の日本管区

に移籍するのではなく、ミズーリ管区か

らの「無期限の派遣」という状態にあり

ました。ニューヨーク・ヘラルド紙の報

道記者だった兄のパットからは、フィリ

ピンでの戦争犯罪裁判をいわゆる「勝者

の正義」と評した手紙が1945年の暮れ

に届きましたが、恐らくロビンソン神父

の心にはそうした現場からの報告も重く

のしかかっていたことでしょう。

ロビンソン神父ならば、今日を生きる

私たちにどのような言葉をかけるでしょ

う？自らの信仰と司祭職への揺るぎない

コミットメントを示した彼は、その人生

において多くの言語や人々に出会い、個

人的にも様々な調整を求められました。
Ⓒ

ⒸJesuit Archives and Research Center

チャールズ・ロビンソン
1945年9月5日、イエズス会庭園にて



40

戦時中の1943年、大学一年生であった私
には一つの選択すべきことがありました。徴
兵（18歳）を受ける前に自分が志望する
U.S. Marine Corpsに志願することにしまし
た。1943年の夏、入隊し最初に命ぜられたこ
とは、Notre Dame大学にあった将校養成所属
部隊に所属し、電気工学を学びながら、軍事訓
練を受けることでした。そうしているうちに
1945年の1月に海軍の上官が我々の部隊に来
て「Marineは、戦場で日本語の通訳が出来る

日本で過ごした年月を振り返って

　

　 
ロバート・ディーターズ 先生

1924年11月26日　生（オハイオ州シンシナ
ティ）

1946年2月10日　イエズス会入会

1952年9月20日　来日

1958年3月18日　司祭叙階

1960年〜1968年　マケット大学と東京大学
で研究（東京大学理学博士）

1968年〜1975年　上智大学理工学部で教える

1974年〜1975年　イエズス会SJハウス院長

1975年〜1980年　イエズス会日本管区長

1981年〜1995年　上智大学理工学部で教える

1995年　上智大学名誉教授

2001年〜2008年　イエズス会上石神井修道
院長

2001年〜2012年　イエズス会中国センター
所長



41

を進めたいとの働きかけでした。
しかし、当初自分は日本に行きたいという希
望はなく、所属していたシカゴ管区の受け持ち
はインドのビハール州地域だったので、通常で
したらアメリカ国内かインドへ派遣されていた
でしょう。
しかし私はやっと少し読めるようになった日
本語の読本のストーリーと日系二世教師の人間
性に触れたことにより、外国宣教であれば、日
本へとの希望が芽生えていました。

1958年　司祭叙階
そのころ文科省はこれからの日本の産業発展
のため、私立大学にも理工学部の新設を進めよ
うとしていたました。これを受け、上智大学も

1つのエピソードとして、ある日、若い日系
2世の教員が、前回の授業で教えたことを、学
生たちに次々に質問して、どの学生も答えられ
なかった時、その教員が急に泣き出してしまい
ました。泣くべきは学生たちなのに、教員が泣
いてしまったことに私自身とても驚き、教員と
しての義務感や責任感に特別な感慨を持ちまし
た。
また、彼ら日系人の親切で誠実な人間性に接

し、「なぜ、このような人々と戦争をしている
のだろう。」と思いました。

その頃私は半年後には、兵役をやめてイエズ
ス会に入会し、生涯を宣教師として自分の一生
をささげたいと望むようになっていました。海
軍で日本語を少し学び、日本人の気質や文化に
触れましたが、その頃はまだ日本に行くことを
望んではいませんでした。しかしその種は私の
心に撒かれていたのだと思います。

世界中で宣教活動を行っていたイエズス会は、
戦後ラサール神父の報告（戦時中、日本で働い
たことのあるドイツ人の上長から聞いた日本の
戦後の状況）を受け、総長から全イエズス会員
に向けて日本宣教についての前例のない呼びか
けがありました。
終戦後、荒廃し希望をなくした日本への宣教

将校を早急に増員するので14か月の日本語集
中プログラムを希望するなら、明日面接に来る
ように」と。以前私はラテン語とドイツ語を学
んだ経験があり、語学を学ぶことは好きでした
ので手を挙げました。しかし初歩の日本語（5
か月）を学んだところで戦争が終結（1945年
8月）となりました。
海軍で日本語を学んだことが日本に来るきっ
かけにもなったと思います。育った地域では日
系人さえもいなかったため、日本に対する知識
は全くありませんでしたし、戦時下でもあり偏
見のある情報もありました。しかし、海軍の日
本語学校で日系人の教員や、帰米した日系人か
ら学んだことにより、日本人に対して好意も持
つことが出来ました。

Ⓒ



42

上智大学を退職してからもう26年になります。
今の私の日々は、イエス・キリストを永遠の
友と知っている先人たち（私も）の2000年に
わたる喜ばしい信仰体験を友人と共有すること
にほとんどが費やされています。

2021年2月10日　ディーターズ先生
イエズス会入会75周年の記念の日に

聞き手・ダイバーシティ推進室　近藤優子

始まり、様々な経験をすることになりました。
自分にとって、共に多くの時間を議論や話し合
いに費やしたこの時代の学生たちは非常に印象
深く心に残っています。
現在、70代になる卒業生達とは今も親しく

お付き合いをさせていただいています。

日本語を主として用いらなければならなかっ
た環境については、理工系の日本語は合理的
であまり困難を感じることはなかったです。用
語は漢字を見ることで理解することが出来たし、
専門用語の一部は英
語の単語が使われて
いました。
言語に対しては興

味があったのであ
まり苦労とは思わな
かったし、過去に上
石神井で神学を学ん
だ４年間は、様々な
国の神学生たちと共
に日本語で生活をし
なければならなかっ
たので、この期間は
日本語を深く学ぶ良
い機会になりました。

大泉学長、ルーメル理事長等の尽力により、理
工学部の新設に向かって動き始めていました。
叙階後、上智大学神学部で学び、フィリピン
で勉強を重ね、日本に帰国しました。
　わたしは、戦争により理工系の教育を続け
ることは中断していましたが、その当時のアル
ぺ管区長からの勧めで理工系の教育を改めて受
けることになりました。
　再度アメリカに戻り電子工学の研究を続け、
1962年に修士を修了しました。同じ年、上智
大学では理工学部に初めての学生が入学しまし
た。日本への帰路ドイツに立ち寄り、当時のア
デナウアー首相の働きで、上智大学への援助と
して理工学部に必要な機材などの提供を受ける
ことになり、機材選定等の仕事を行い、1964
年2月に日本に帰国しました。
元東京大学教授の菅義夫先生の紹介で、留学
生のための入学試験を受け、東京大学の博士課
程で学ぶことになりました。この年は東京でオ
リンピックが開催された年であり、私は、40
歳になる年でした。現在96歳になり、また2度
目のオリンピック開催を控え、日本で過ごした
年月と様々な体験を感慨深く思い出します。

1968年夏、本格的に教鞭をとり始めた年、
本学を含めて一部の学生が起こした大学紛争が

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



43

〈表紙説明〉

大 島 館
明治43年陸軍大将大島子爵邸として落成した洋館建ての邸宅は当時としてめずら
しく、上智学院が明治45年に大学設立のための土地購入を進め、購入しました。
大正2年にはこの建物を、文科・商科合わせて15名の新入生の校舎として、授業を
開始しました。また、上智大学の最初の図書室としても使用されました。
昭和32年に上智大学が男子校から男女共学制に切り替わって以来、大学は次々に
女子学生への支援を進めていき、昭和35年には女子寮を建設し、昭和37年にはこの
大島館に女子学生のための相談室を開設しました。この相談室には画家・有島生馬（作
家・有島武郎の弟）の長女、有島暁子氏が女子学生指導部長として常駐し、様々な相
談に対応するほか、フランス育ちの経験を生かして社交的マナーも学生たちに教示し
ました。この大島館に女子学生のための場所が出来るのを記念して作成された小冊子
に有島暁子氏が寄せた挨拶文の最後のフレーズを記します。

「……上智の女子学生は社会へ出てから、それぞれ咲く環境は異なっても、
その徳の香りを馥郁と漂わせ、自己中心の幸福のみを求めず、社会のため、
ひいては人類福祉のため貢献するよう願っています。」（1962年10月）

大学の発展に伴い、昭和51年大島館は取り壊され跡地には9号館、中庭、カフェテ
リアが建築されました。年々新しい校舎が建てられ上智大学は大きく成長してきまし
たが、大島館から始まった女性支援、ダイバーシティの思いは今も受け継がれています。

Ⓒ

大島館の正面扉� Ⓒ

大島館の手すりの一部� Ⓒ

Ⓒソフィア・アーカイブズ所蔵



上智学院 ロールモデル集 Ⅹ
ソフィアのダイバーシティ
― 先哲に学ぶ 
� 多様性との向き合い方 ―

編集・発行： 
　学校法人上智学院 ダイバーシティ推進室
連 絡 先： 
　〒102-8554　東京都千代田区紀尾井町7-1
　電 話　03-3238-4052
　E-mail　wrsswg@sophia.ac.jp
U R L：http://danjokyodo-sophia.jp

（2021.3.29/5000）

編集後記

2009年から始まった「女性研究者支援プロジェクト」の最終年度に発展的に男女共
同参画推進室が設置されました。この男女共同参画推進室の取り組みの１つとして始
まったロールモデル集の発行は、2017年にダイバーシティ推進室へと部署名が変更さ
れた後も引き継がれ、テーマを広げながら10年の歳月を共に歩むことができました。
発行された第１集から第３集までは、女性研究者に焦点を当てたものでしたが、第４
集からはワークライフバランス、研究支援員制度、外国人、言語等、多様なテーマで
ロールモデルを紹介してきました。
ご登場いただいた方々は教職員、在校生、卒業生と徐々に広がり、国内にとどまらず
海外からも多くの体験やメッセージを届けてくださいました。

記念となる第10集は今までとは視点を少し変え、上智大学の成長の過程で常に重要な
働きを続けてきたイエズス会の先生方に焦点を当てたものとなりました。
キリスト教の信仰を通して、教育、研究、社会活動など与えられたミッションを着実
に果たされた先生方は、多くの学生達にかけがえのない思い出と生涯にわたって自身
の軸となる教えを残してくださいました。
今回ご登場いただいた11名の内、ロバート・ディーターズ先生とホルヘ・アンソレー
ナ先生はコロナ禍の状況にある現在もS.J.ハウスで穏やかに日々を過ごされています。

この第10集の作成にあたり、ご執筆をお引き受けくださいました先生方には心からの
感謝と共に、厚くお礼申し上げます。
また、多数の資料提供と確認作業にご協力をいただきましたイエズス会日本管区長補
佐の山岡三治先生、S.J.ハウス副院長のM.ミルワード先生、ソフィア・アーカイブズ
の大塚幸江さんに心より感謝申し上げます。

ダイバーシティ推進室



上智学院
ダイバーシティ推進室

ソフィアの
ダイバーシティ
先哲に学ぶ多様性との向き合い方

上智学院
ロールモデル集Ⅹ




